
Capelania 
a coragem de ajudar quando ninguém mais ajuda 

 



2 

https://interchap.org/br 

Base bíblica: a história do Bom Samaritano (Lc 10:25–37) 

Há perguntas que parecem simples, mas que desarrumam a vida por dentro. Em 

Lucas 10:25–37, um intérprete da Lei se levanta para testar Jesus com uma questão 

clássica: “Mestre, que farei para herdar a vida eterna?” Jesus responde como 

costuma fazer: devolvendo a pergunta ao coração do próprio homem. “Que está 

escrito na Lei? Como interpretas?” O homem cita o essencial: amar a Deus com 

todo o ser e ao próximo como a si mesmo. Jesus concorda e conclui: “Faze isso e 

viverás.” 

Até aqui, tudo está no terreno seguro do discurso religioso: os mandamentos são 

conhecidos, a teoria está certa, e a consciência permanece relativamente 

confortável. Mas o texto diz que o homem, “querendo justificar-se”, pergunta: “E 

quem é o meu próximo?” É nessa tentativa de reduzir a responsabilidade, de 

limitar o alcance do amor, que Jesus conta a história do Bom Samaritano. E é aí 

que, séculos depois, a capelania encontra um dos seus espelhos mais nítidos. 

Capelania, no sentido mais humano e mais bíblico, é a prática organizada do 

cuidado. É o ministério de presença e ajuda. É o ato de aproximar-se de pessoas 

feridas, confusas, enlutadas, vulneráveis, em crise, não para “ganhar uma 

discussão”, mas para sustentar alguém no momento em que sua vida está no chão. 

A parábola de Jesus não é apenas uma lição moral; é um retrato do que significa 

ajudar de verdade. 

O caminho onde as crises acontecem 

Jesus começa de forma direta: “Certo homem descia de Jerusalém para Jericó.” A 

estrada Jerusalém/Jericó era conhecida por seu relevo perigoso e por assaltos. Na 

narrativa, o homem cai nas mãos de salteadores: é espancado, roubado e deixado 

“quase morto”. A cena é forte porque descreve o que as crises fazem com as 

pessoas: elas “roubam” recursos (saúde, segurança, paz), “ferem” a identidade e 

deixam a vítima em um estado de choque, sem força e sem clareza. 

Na vida real, a estrada é outra, mas o cenário se repete: o hospital, a delegacia, o 

velório, a sala de espera, o corredor de uma empresa após um acidente, a 

madrugada de uma casa em luto, o silêncio depois de uma notícia difícil. Muitas 

pessoas não precisam, primeiro, de um sermão. Precisam de alguém que 

interrompa o próprio caminho, reconheça a dor e aja com compaixão prática. 



3 

https://interchap.org/br 

Capelania começa aqui: no entendimento de que o sofrimento humano não é 

abstrato. Ele tem hematomas, tem lágrimas, tem tremor na voz, tem falta de ar. E, 

por isso, o cuidado também precisa ser concreto. 

Dois homens “corretos” e uma pergunta incômoda 

O texto diz que, por acaso, um sacerdote descia pelo mesmo caminho. Viu o 

homem e passou de largo. Depois, um levita, alguém ligado ao serviço religioso, 

chega, observa e também passa de largo. O choque da parábola não é que “pessoas 

más” ignoraram a vítima; é que pessoas respeitáveis fizeram isso. É possível ter 

posição, reputação e conhecimento, e ainda assim não ajudar. 

Jesus não explica os motivos deles. E talvez não explique por que as justificativas 

são sempre parecidas: 

• “Estou atrasado.” 

• “Isso pode me comprometer.” 

• “Alguém mais qualificado vai aparecer.” 

• “Não quero me envolver.” 

• “É perigoso.” 

• “Não sei o que fazer.” 

• “Isso não é comigo.” 

São desculpas compreensíveis do ponto de vista humano e, ainda assim, 

insuficientes do ponto de vista do Reino de Deus. A capelania existe exatamente 

porque a realidade mostra: nem sempre quem deveria parar, para. E quando 

ninguém para, a dor se torna mais profunda. 

Capelania, portanto, não é apenas “um departamento” ou “um título”. É uma 

decisão: a decisão de não normalizar a indiferença. 

O Samaritano: o improvável que se torna próximo 

Jesus então introduz o personagem que desmonta o preconceito da época: um 

samaritano. Para muitos judeus, samaritanos eram vistos com desconfiança e 

desprezo. Em outras palavras, Jesus escolhe, de propósito, alguém que não estaria 

no “círculo aprovado” do religioso tradicional. E é esse homem que se torna 

exemplo. 



4 

https://interchap.org/br 

O texto diz que ele viu e “moveu-se de íntima compaixão”. E aqui há uma 

diferença decisiva: a compaixão bíblica não é pena passiva. Ela empurra para a 

ação. O samaritano faz o que capelães fazem quando estão no melhor de sua 

vocação: ele se aproxima. 

Aproximar-se, em contextos de sofrimento, é uma forma de coragem. Porque 

aproximação envolve custo: custo emocional, custo de tempo, custo de energia, 

custo de segurança e, muitas vezes, custo financeiro. Mas a capelania é justamente 

este compromisso: estar presente quando a vida do outro está quebrada. 

A ajuda que é “presença + ação” 

Jesus descreve os passos do samaritano com detalhes, como se quisesse impedir 

que a história virasse poesia sem prática: 

1. Ele se aproxima e avalia a situação 

Antes de qualquer coisa, ele chega perto. Ajuda real começa com presença 

real. Há dores que não se resolvem à distância. 

2. Ele trata feridas 

O texto menciona azeite e vinho, recursos de cuidado e limpeza usados 

naquele contexto. Em linguagem de hoje, é a intervenção possível: primeiros 

socorros, orientação, suporte imediato, palavras que estabilizam a pessoa, 

redução do pânico, proteção contra novos danos. Capelania não substitui 

profissionais de saúde, mas caminha ao lado, ajudando a pessoa a respirar, 

organizar pensamentos, encontrar apoio, recuperar chão. 

3. Ele protege e transporta 

Coloca o homem sobre o seu animal e leva a uma hospedaria. Isso é mais do 

que “dar uma palavra”: é conduzir alguém para um lugar de cuidado. Uma 

das tarefas mais valiosas de um capelão é facilitar caminhos: encaminhar, 

conectar, acompanhar, garantir que a pessoa não fique sozinha. 

4. Ele permanece 

Ele não faz um “ato bonito” e desaparece. Passa a noite cuidando dele. Em 

crises, muitas pessoas sofrem mais depois que os outros vão embora. 

Capelania é permanência possível: “Estou aqui. Você não está sozinho.” 

5. Ele investe recursos 

Paga ao hospedeiro e promete cobrir despesas extras. A história não 

glamouriza a ajuda: ela mostra que cuidar custa. Tempo, atenção e, às vezes, 



5 

https://interchap.org/br 

dinheiro. A capelania, enquanto ministério, também exige investimento: 

preparo, organização, protocolos, rede de apoio, formação contínua. 

O resultado é poderoso: o homem caído não é apenas “socorrido”; ele é restaurado 

ao ponto de ter chance real de continuar vivendo. 

“Quem foi o próximo?”: capelania como identidade, não como evento 

No fim, Jesus pergunta: “Qual destes três te parece ter sido o próximo do homem 

que caiu nas mãos dos salteadores?” O intérprete da Lei responde: “O que usou de 

misericórdia para com ele.” Jesus conclui com uma frase que é, ao mesmo tempo, 

simples e exigente: “Vai e faze o mesmo.” 

Note: Jesus não pergunta “quem é o próximo”, como se o foco fosse classificar 

pessoas; Ele pergunta “quem foi o próximo”, como se o foco fosse tornar-se 

alguém que cuida. Em outras palavras, o “próximo” não é apenas uma pessoa a ser 

identificada, é uma identidade a ser assumida. 

Capelania é isso: tornar-se próximo. Não apenas quando convém, mas quando é 

necessário. 

O ato de ajudar: mais do que um gesto, um ministério 

Em muitos contextos, ajudar virou sinônimo de “fazer caridade” ocasional: uma 

doação aqui, uma visita ali, uma palavra rápida quando sobra tempo. Tudo isso 

pode ser bom, mas a parábola apresenta algo mais profundo: um tipo de ajuda que 

não foge do problema, não terceiriza a dor e não reduz a pessoa ferida a um 

incômodo. 

A capelania se estrutura exatamente para que o cuidado não dependa apenas de 

improviso. Ela treina pessoas para ouvir sem julgar, acolher sem invadir, orientar 

sem dominar, proteger sem expor. Ela aprende a lidar com crises, luto, traumas, 

ansiedade, conflitos familiares, perdas súbitas, culpa, medo e desesperança. E ela 

faz isso com um compromisso ético: confidencialidade, respeito, dignidade e 

encaminhamento responsável quando necessário. 

Em termos práticos, capelania é o encontro entre compaixão e competência. 

Onde a capelania mais se parece com o Bom Samaritano hoje 

A parábola é antiga, mas o cenário é atual. O “homem caído” pode ser: 



6 

https://interchap.org/br 

• O enfermo que recebeu um diagnóstico e não sabe como contar para a 

família. 

• A viúva que volta para casa e encontra silêncio onde antes havia rotina. 

• O profissional exausto que está à beira do colapso emocional e não quer 

admitir. 

• O jovem ansioso que sorri por fora, mas está quebrado por dentro. 

• O militar, socorrista ou voluntário que viu cenas difíceis e está 

“funcionando”, porém não está bem. 

• O preso que perdeu o rumo e precisa de alguém que o trate como ser 

humano. 

• O líder que carrega responsabilidades demais e não tem com quem falar. 

Em todos esses casos, capelania é atravessar a rua. É recusar a postura de 

espectador. É oferecer presença, cuidado e direção. 

A espiritualidade do cuidado 

O Bom Samaritano não faz um discurso. Ele faz o bem. Isso não diminui a fé; pelo 

contrário, revela a fé. Há momentos em que a maior expressão do amor a Deus é 

cuidar do ser humano que Deus ama. 

Ajudar, biblicamente, não é uma “opção para os mais sensíveis”. É parte do 

discipulado. E a capelania é uma forma madura desse discipulado: organizada, 

preparada e disponível. 

Um convite final: atravessar a rua 

A parábola termina sem dizer o nome do homem ferido. Talvez porque ele 

represente qualquer um. Um dia, nós somos o samaritano. Em outro, nós somos o 

caído. E, frequentemente, a sociedade se torna mais humana quando existem 

pessoas dispostas a interromper a pressa para praticar misericórdia. 

Capelania é isso: a coragem de ajudar quando ninguém mais para. 

E a pergunta que fica, não como acusação, mas como chamado, é a mesma que 

ecoa do texto: Diante de alguém ferido no caminho, você vai passar de largo… ou 

vai ir de encontro ao necessitado? 

Capelão Cel. Paul Rech 


